# ブッダ祈りの旅

# ――二人で行くなかれ――

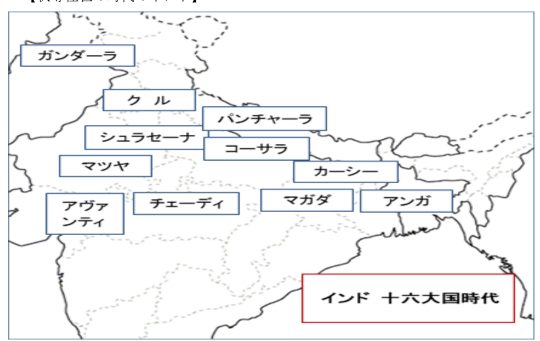
東北福祉大学 学長 千葉 公慈

釈尊は、初期仏典において仏弟子たちに多くのメッセージをのこしています。それは時代を超えた"普遍的価値"に満ち溢れた金言であり、コロナ禍を乗り越えて生きるために、今こそ読み解きたい深い意味が込められた現代人へのメッセージでもあります。

このたびは初期仏典に見える釈尊の言葉を読み解きながら、私たちにとっての伝道の可能性を探求します。

## ◆「諸行無常」と戦争・災難の時代

【釈尊在世の時代のインド】



釈尊が生存されていらっしゃった紀元前5世紀ごろのインドは、歴史上の激動期でもありました。社会的にも宗教的にも大変動の時代です。当時の国は、大別して強力な軍隊を誇る官僚組織国家と、小規模ながら比較的に民主的な部族国家とがありました。釈尊のシャカ族はその後者の民主国家にあたり、コーサラなどの大王が率いる大国に戦々恐々とする運命を背負っていたのです。

やがてガンジス川を中心に経済が発展すると、小さな民主国家は次第に崩壊し、強いリー ダーシップを発揮する大国が、周辺の部族を飲み込んでいくことになります。こうして血で

血を洗う戦国時代へと突入するのが紀元前5世紀のインドなのです。釈尊はシャカ族の王子として生まれ、戦争に苦悩する父の姿や、殺戮と強奪が繰り返される現実を目の当たりにして若き日々を過ごすことになりました。

釈尊の『スッタニパータ』にある言葉です。

殺そうと争っている人々を見るがいい。武器を手にして、相手を打ちのめそうとするから、そこに恐怖が生じるものだ。私はぞっとして、そこから逃れようとした、その衝撃の思い出をここに述べよう。

.....

まるで水の少ないところで、もがき苦しむ魚のように、人々が暴力にふるえ、おびえているのを私は見たのだ。また人々が互いに争っている姿を見て、私は激しく恐怖を覚えた。

この世界には、どこにも堅実で安心出来るものなどないではないか!どこを見渡して も、すべてがうろたえ、恐怖に動揺している。

そこで私は、自分が安心して頼ることのできる「居どころ」を探し求めたのだった。だがしかし、すでに(死や暴力の恐怖に)とりつかれていない場所など、遂にどこにも見つけることが出来なかったのだ。 『スッタニパータ』第935~937 偈

人間の怨みや暴力を体験的に見つめてきた、若き時代の釈尊の驚くべき告白です。見渡すと、まるで人間が浅い水たまりで苦しむ小魚のように、小刻みに震え、暴力におびえきっている、というのです。それが幼いシッダッタ王子の目に映っていた日常だったものと推測されます。だからこそ、仏教は「生き抜くことの大切さ」と「平和」、すなわち「不殺生(アヒンサー)」を強く主張する宗教として確立したのでありましょう。

これも釈尊の『スッタニパータ』に見える言葉です。

実にこの世においては、怨みに報いるために、怨みをもってしたならば、 ついに怨みのやむことがない。

.....

怨みは怨みをすててこそ、はじめてやむ。これは永遠の真理である。

怒らないことによって、怒りに打ち克つのだ。

善いことによって、悪いことにうち打ち克つのだ。

互いにわかち合うことによって、物惜しみに打ち克つのだ。

真実を語ることによって、偽りを語る人に打ち克とうではないか。

『スッタニパータ』第5偈、第223偈

まさにこれこそ人間の持ち合わせる憎しみや不平不満、暴力性に対処する処方箋ともい

える言葉の薬です。おそらく当時の戦争や災害、疫病、貧困などによって分断されていた 人々の心に響いていたであろうリアルなメッセージです。

したがって、仏教が他の宗教と異なるところは何か、と問われれば、それは不殺生戒や不妄語戒などをはじめとする「普遍的道徳観をより重視した宗教」と答えることも可能でしょう。たとえば「殺すなかれ」ならば、他の思想や宗教にもあるではないかと言われるかも知れませんが、決定的に違うのはその重要度です。その重要度の特異性を知ることが出来れば、あるいは仏教がなぜ誕生したのか、釈尊は何ゆえに法を説かれたのか、その動機(つまり目的)にふれることが可能になるかも知れません。

## ◆ "分断の世界"と縁起

さて、ここで一転して現代における生命の危機について考えましょう。

生物でも無生物でもないウイルスという存在…。細胞壁をもたず、単にタンパク質に覆われたむき出しの核酸のみという異様な姿の怪物のそれは、地球上の新参者である人類をあざ笑うかのように、私たちの日常を次々に"分断"していきました。そしてその分断の作用は、私たちの社会のさまざまな事象の仮面を剥がし取り、己の存在の如くにその本性を次々にむき出しにさせたという側面を持っていたのです。結果、人間同士の接触を妨害し、生活圏を屋内に封印させ、私たちのグローバルな経済活動を停止せしめました。

いずれにしてもウイルスは、私たち人間が"ニューノーマル"を受け容れるか否かの逡巡など、一向にお構いなしといった風体で、これからも波状攻撃を仕掛けてくると予想されますが、しかしこの混乱の結果として、日々の仕事とは何か、家族とは何かといった"人間性への本質的な問いかけ"が私たちにとってリアルに意味を持つようになり、私たちはその現実を突きつけられた事実を見逃してはいけません。

つまり言ってしまえば、果てしなく続く残業や、大量生産と大量消費を優先する功利主義の産業活動に楔を打たしめたのであり、とりわけ20世紀以降における現代人の虚飾の繁栄という仮面を剥がしとる強烈なインパクトをウイルスはもっていたというわけです。

さらに社会学的には、金銭の動向のみを意味する GDP を指標とする資本主義の繁栄が、その見せかけとは裏腹に心の豊かさと乖離した"人間の欲求が暴走した姿"であるとして、コロナウイルスはあばき出しているのです。

そこで……、だからこその仏教と言いたいのです。端的に申して釈尊の教えにしたがえば、「すべてのものは縁起したもの」の他なりません。すべての現実は因と縁が寄り集まった結果なのです。それゆえ、この世界が如何なる困難な現実を迎えていようと、苦悩する社会が現れていようと、因と縁というこの集まりを観察し、受けとめ、理解して乗り越えることは必然的に可能になります。さらにその"分断社会"をつなぎとめる処方箋が縁起の思想である、と主張したいのです。

たしかに欲望を原動力とする資本主義社会には、このコロナ禍による経済活動の抑制は 致命的な逆境となってしまいました。しかしオードリー・タン氏もすでに指摘しているよう に、未来を見据えた自由主義社会においては、むしろ GDP 指標に依拠しない世界、つまり人 類にとって新たなる価値観とその原動力に目覚め、今こそ分断と断絶のスパイラルに歯止 めをかけて、目指すべき持続可能な社会を実現するチャンスに他ならないと考えます。そし てそのメッセージになり得るキーワードが東日本大震災のときもそうであったように、「社 会の絆」であり、まさに仏教の縁起であると思われます。

そこで縁起にまつわる宮澤賢治の一文をここに掲げましょう。

天の子供らは夢中になってはねあがり まっ青な寂静印(じやくじよういん)の湖の岸 硅砂(けいしや)の上をかけまわりました。そしていきなり私にぶっつかり、びっくりして 飛びのきながら一人が空を指して叫びました。

「ごらん、そら、インドラの網を。」

私は空を見ました。いまはすっかり青ぞらに変ったその天頂(てんちよう)から四方の青白い天末(てんまつ)まで 一面はられたインドラのスペクトル製の網、その繊維は蜘蛛のより細く、その組織は菌糸(きんし)より緻密に、透明(とうめい)清澄(せいちよう)で黄金でまた青く 幾億(いくおく)互(たがい)に交錯し 光って顫(ふる)えて燃えました。宮澤賢治『インドラの網』より

この宮澤賢治の作品、『インドラの網』にある言葉は、当時、第二次世界大戦がひたひた と忍び寄っていたであろう大正の末期から昭和の初めにおいて、あるいは賢治が肌感覚で 感じていた危機感からの仏教童話であったのかも知れません。

また釈尊にとって、どれほど縁起の教え(普遍的な理法)が大切であったのかは、以下の類出表現からもわかります。とくに危篤に瀕したヴァッカリ長老が釈尊に最期に一度だけでもお目にかかりたいと懇願したところ、「わたしを見てどうするのだ。大切なことはわたしではない」として釈尊はご自身を神格化してはならないと戒められました。そして口をついた言葉が以下の名句です。

ダルマ

法 を見るものは我(=釈尊)を見る。我を見るものは法を見る。

『サンユッタ・ニカーヤ』

法を見るものは縁起を見る。縁起を見るものは法を見る。

『マッジマ・ニカーヤ』

こうして、仏教のもっとも大事な教義である「縁起」の教えは、一宗教の枠を超えた普遍的な共通価値観でもあることがわかります。一般に宗教における教祖や開祖とは、その宗教

にとって究極の存在になります。その開祖のさらなる奥に、何らかを位置付けるものがあってはならないのが、通常、宗教の基本的な考え方です。もし背後に何かがあるとすれば、たとえば「三位一体」のように、教祖や開祖と天や神を一体に融合させる教義が必要になります。しかし、仏教ではそうは説かないのです。無論、仏教でも三身説などが大乗に登場しますが、それはかなり後世になってからのことで、堂々と神格化されてからのお話になります。

いずれにしても、この神格化されない教祖をもつ本来の原始仏教は、普遍的な道理を重ん じる教えでもあるために、世界の共通言語になり得る可能性を大いに持ち合わせていると いうことです。そしてその地域社会にある仏教寺院は、その発信地になるものと自負してい ます。本来のサンガ (僧伽) の姿こそが、理想的にして元祖、持続可能な社会だったのです。

思えば昭和の時代、私たち日本人は戦後の焼け野原から見事な復興を遂げました。それは高度経済成長に象徴される"物の豊かさ"が時代のメルクマールでした。そして平成。本来ならば、私たちは来る AI 社会を前にして、地球環境の破壊の足音に気づき、次なるステップを踏み出すべきときだったのです。ところが水が低きに流れるごとく、"快楽の世の激流"に流された私たちは先人の努力を忘れ、その物質的な繁栄のみを幸福と勘違いし、平成を"昭和の焼き直しの時代"にしてしまいました。それゆえに令和の今、(今さらと笑われるかもしれませんが、)実は「平成とは何だったのか」という歴史的な総括が必要と考えます。あるいはその課題を新コロナウイルスは私たちに突き付けているとも思われます。

#### ◆道具と化した人間

ではなぜ私たちはそのような、昭和の焼き直しという"過ち"を犯したのでしょうか。それを考えるために、私はこの釈尊の言葉を掲げます。

......

愚かな者は生涯にわたって賢い者につかえても、真理を知ることが無い。 あたかも匙がスープの味を知ることができないように…。

聡明な人は瞬時のあいだに賢い者に仕えても、ただちに真理を知る。 あたかも舌がスープの味をただちに知るように…。

『ダンマパダ』第六四、六五偈

テーブルの上に並んだフォークやスプーン…。どれほど美しく輝いていても、これらは 〈道具〉としての宿命を免れません。彼らは終生、極上の料理に浸りながらも、ついにその

味を知り、喜びに感動することはありません。釈尊は、それを人間とは真理を目の当たりに しても、それをスープにおける匙のように真理に暗く、決してそれを味わい知ることがない ものだと戒めます。これが私たちの「無明」という人間の道具化された姿です。

実はこうした釈尊の言葉にふれることから始まる縁起の観察によって、その究極に横た わる「無明」の存在に私たちは気づくことが出来ます。

周知の通り「無明」の原語は、「ア・ヴィドゥヤー (a-vidya)」です。「ア」は否定の接頭辞、「ヴィド」は「~を理解する、熟知する」という動詞の語根から出来た女性名詞です。ゆえに「ヴィドゥヤー」は、単に「学問」「知識」を指します。

そこで「ア・ヴィドゥヤー」は、真理にくらいという意味で「無明」「無知」と訳されま した。ときに「黒闇」「愚痴」と訳されるのもそのためです。

したがって「無明」の本義を求めるとき、私はいつもテーブルの上に美しく磨かれて並ぶ 食具の姿を思い出します。どこかソクラテスの「無知の知」にも通底する考え方です。

他方でリンネの「ホモ・サピエンス」という人間の定義は、人口に膾炙した言葉です。ラテン語で「ヒト」を意味する「ホモ」に、「考える」という性質の「サピエンス」を与えて「英知人」と訳されます。人間は他の動物とは異なり、「考えることができる存在」と見なしたわけです。

同様にベルクソンは、人間を「ホモ・ファーベル」と定義しました。「人間は道具を作る存在」という意味で、「工作人」とも訳されます。ただし、ベルクソンも注意深く指摘しているように、人間はただ単に道具を作り、使う知恵に優れているという意味ではありません。それを言えばサルやある種類の鳥なども、見事に道具を使うことがあるからです。ここで重要なことは、「道具」とはたいへん便利な性質がある一方で、実に"恐ろしい性格"を持っているという指摘です。

すなわち先人たちは、すでに警告していたのです。"知恵"の結実である道具は、快適で 便利であるがゆえに、人間の心を歓喜させて魅了し、ある意味で面倒な作業でもある「考え る」という真に知的な"智慧"まで奪い去るという性格があることを…。道具は人間に使わ れながら、いつの間にか主役を奪い"人間を使う存在"へと放逐します。つまり私たち現代 人は、すでに道具化された存在になり果てた可能性さえあるのです。

近代以降、人間はいよいよ盛んに道具を作ってきました。自動車や飛行機、テレビやパソコン、スマホなどにとどまらず、小説や絵画を創出するAIまで生み出しました。たしかに安全で快適な生活をもたらした点で、実に歓迎すべきことに違いありません。しかしその頼もしい生活の知恵でさえ、肝心の「無明」への自覚がなければ、かえって人間の本性(仏性)を抹殺してしまう恐ろしさもそこには潜んでいるのです。

### ◆普遍的価値のネットワークとこれからの"寺院"

而して令和の私たちは、この道具化された現代の「無明」の呪縛から、一刻もはやく逃れ

なければなりません。それは現代の分断現象がもたらした存在への問いかけです。

故郷を離れて大都市に身を寄せ、山を削り海底を掘り起こし、森林を伐採して CO2 を排出 し続ける…。こうした現実に目を覆いつつ、豊かさのみを享受してきた現代人の仮面をはが し、人間性への本質的な問いかけによって、新しい社会観を再構築するときが訪れたのです。 (否、早まったのです。)

具体的に言えば、男女、老若、人種、国家、民族といった形態主義の格差を乗り越えて、人類が普遍的な価値観を共有する努力を払うことです。経済的に言えば、GDP の指標に頼らない無形資産の価値観が中心となって、コミュニティーを循環させる原動力となる社会を目指すことです。そしてこのパラダイムシフトを可能にさせるヒントが、実はグローバリズムと対峙するローカリズム(循環する地域主義)、すなわち"地域社会と寺院"にあると私は見ます。少なくとも釈尊在世の時代、仏教寺院(精舎)は、その社会的、経済的機能を果たしていたことは仏典から窺えます。循環する地域社会の輪の中心に寺院(ヴィハーラ)は常にありました。国王が釈尊や仏弟子たちの声に耳を傾け、人々は法施と財施と徳行をもって経済と流通を牽引せしめたのでした。

村でも、林でも、低地でも、平地でも、聖者の住む土地は楽しい……。

『ダンマパダ』第九八偈

もちろん、現代にとってグローバリズムという観点はとても重要です。その重要性はコロナ禍の有無にかかわらず変わることはありません。しかしその極端な資本主義的グローバリズムは、一方で大都市への一極集中と国際間のさまざまな格差をもたらしたことも事実として受け止めなければなりません。結果、世界中でそれぞれが自国ファーストに走り、保護主義に奔走するような"悪あがき"を見せることにもなりましたが、しかし、それは本義ではないことも私たちは知っています。

少子高齢社会の問題とは、少子と高齢自体が問題などではまったくありません。それによって今の社会のシステムが機能しないことが深刻な問題となっているのです。

「新しい進歩には怖さあり」とはヘーゲルの言ですが、勇気ある変化がなければ、如何なる新時代も始まることはないでしょう。しかしながら分断社会を契機とした"人間とは何か"という本質的な問いかけが、人類の普遍的な価値観が新たな時代の共通言語として機能するならば、社会の繁栄とは人間性の繁栄であることに気づくはずです。

さて、それではそうした性差や年齢差などの形態主義を克服するべく普遍的価値に基づいた「新たなる絆」と従来のグローバリズムとは、どの辺で一線を画するのでしょうか?



具体的には、グローバリズムの方向性では SNS を中心にした情報の流通が中心となる電脳社会を進め、実際に人間の移動を必要としない世界観を構築すること。一方、ローカリズムの方向性では人間の移動と物流が主流となり、地産地消の地域経済が小回りよく循環して自立することです。そして重要な点は、このデュアルネットシステムが構築される際に双方の中心には "ダルマ"を標榜する発信源に寺院があることです。なぜそこで仏教が必要なのかと言えば、それはかつてガンディーが宗教や民族、そして身分などのあらゆる対立する価値観を乗り越えてインド独立を果たした史実からも伺えるように、やはり人類にとって普遍的価値を有する "ダルマ"こそが宗教的実存を機能させる可能性を有するのであり、その主役が寺院だからです。

つまり結論を申し上げれば、資本主義の繁栄を牽引してきた人間の欲望と欲求のエネル ギーは今、ダルマを希求する高次元の精神性へと代替するときを迎えたということです。

(世 )界と地域の重層社会が両輪となり、縁起を標榜するダルマを求心力としてそれが循環するならば、きっと目指すべき持続可能な未来も実現する…。その役割と責任が、仏教と寺院にはあるのだと思われます。

·

## ◆伝道とは何か ―むすびにかえて―

比丘たちよ、いざ遊行せよ!多くの人々の利益と幸福のために。 世間を憐れみ、人々の利益と幸福と安楽のために、いざ旅立てよ。

## 一つの道を二人して行くなかれ。

比丘たちよ、初め(動機と目的)も善く、中ほど(途中の過程)も善く、 終り(結論と結果)も善く、道理と表現をそなえた説法で人々に語れ。

ダルマ さあ比丘たちよ、私も法(世の道理)を説くために、 ウルヴェーラーのセナーニガーマに行こう...。

『サンユッタ・ニカーヤ』1-4-1-5